CENTRAL ASIAN JOURNAL OF ACADEMIC

RESEARCH IF=8.8

Volume 3, Issue 10, October 2025

[y

CENTRAL ASIAN JOURNAL OF

NECHA XIL HAQIQAT MAVJUD? RELATIVIZM VA

ABSOLYUTIZM BAXSI

Toshkent davlat tibbiyot universitet
2-son davolash fakulteti, 119-guruh talabasi

[Imiy rahbar: Ph.D., Dotsent

Yoshlar bilan ishlash bo'yicha dekan o'rinbosari

https://doi.org/10.5281/zenodo.17287910

Qabul qilindi: 01-oktabr 2025 yil
Ma’qullandi: 05-oktabr 2025 yil
Nashr qilindi: 07-oktabr 2025 yil

Relativizm,
haqiqat

absolyutizm,
nazariyasi,
epistemologiya, din va hagqiqat,

ilmiy  metodologiya,  post-

Ushbu maqola haqiqat tushunchasining absolyut va nisbiy
jihatlarini tahlil qilib, savol qo‘yadi: “Haqiqat mutlagmi
yoki kontekstga bog'ligmi, va bu farq zamonaviy
jamiyatda qanday oqibatlarga olib keladi?” Tadgiqot
tarixiy-falsafiy tahlil va nazariy sintez usullariga
tayangan: klassik faylasuflar (Platon, Dekart, Gegel),

relativizm vakillari (Protagor, Nitshe, Lyotard), diniy

paradigmalar (Islom, Xristianlik, Buddaviylik, Hinduizm)
hamda ilm-fandagi paradigmaviy burilishlar (Nyuton —
Eynshteyn — kvant fizikasi) misollari solishtiriladi.
Natijada muallif mutlag va nisbiy yondashuvlarning
cheklovlarini ko‘rsatib, ularni qarama-qarshi emas, balki
mulogot  va interdisiplinar yo'li
uyg‘unlashtirish zarurligini ta’kidlaydi. Maqola ta’lim,
ilmiy kommunikatsiya va diniy-ma’naviy dialoglar uchun
amaliy tavsiyalar beradi..

Haqiqat — inson tafakkurining eng qadimiy, eng murakkab va eng bahsli
tushunchalaridan biridir. U nafaqat falsafa, balki din, ilm-fan, madaniyat va siyosat sohalarida
ham markaziy o‘rin egallaydi. Har bir inson dunyoni o‘z tajribasi, qadriyatlari va kontekstiga
asoslanib idrok etadi. Shu bois, hagiqatni anglash va talqin qilish turlicha bo'lishi tabiiydir.

Falsafa tarixida hagiqat masalasi asosan ikki asosiy yondashuvda ko‘riladi: absolyutizm
va relativizm. Absolyutizmga ko‘ra, haqiqat o‘zgarmas, universal va inson qarashidan mustaqil
mavjuddir. Relativizm esa haqiqgatni subyektiv, kontekstga bog'liq va shaxsiy tajribaga muvofiq
deb biladi. Bu ikki yondashuv o‘rtasidagi bahs nafaqat nazariy, balki amaliy jihatdan ham
dolzarb bo‘lib, zamonaviy jamiyatda haqiqatning ganday shakllanishi, kim tomonidan
belgilanishi va qanday gabul qilinishiga bevosita ta’sir ko‘rsatadi.

Ushbu magqola haqiqat tushunchasining falsafiy, diniy va ilmiy talqginlarini tahlil giladi
hamda quyidagi savollarga javob izlaydi:

haqiqat davri, tanqidiy
tafakkur, falsafiy talqin, ijtimoiy
kontekst, mutlaq bilim, nisbiylik,
xalqaro tashkilotlar, empirik

dalil, mulogot.

sintez bilan

- Haqigat mutlagmi yoki nisbiymi?

- Relativizm va absolyutizm o‘rtasidagi qarama-qarshilik qanday tarixiy va zamonaviy
shakllarda namoyon bo‘ladi?

- Zamonaviy jamiyatda haqiqatni ganday muvozanatli tarzda anglash mumkin?

ISSN: 3030-3397 www.in-academy.uz




CENTRAL ASIAN JOURNAL OF ACADEMIC

Magqolaning magqsadi — haqiqatga oid turli yondashuvlarni solishtirish, ularning
epistemologik asoslarini ochib berish va o‘quvchiga tanqidiy tafakkur orqali mustagqil pozitsiya
shakllantirish imkonini yaratishdir.

Asosiy bo‘lim: Haqiqatning falsafiy ko‘rinishlari
1. Falsafada haqiqat muammaosi

Hagqiqat tushunchasi falsafa tarixida eng ko‘p bahs qilingan, eng murakkab va ko‘p qgirrali
mavzulardan biridir. Faylasuflar uni anglash, ta’riflash va asoslash uchun turli nazariy
yondashuvlar ishlab chiqgan. Bu yondashuvlar orasida absolyutizm va relativizm eng asosiy
epistemologik pozitsiyalar sifatida ajralib turadi.

Absolyutizm tarafdorlari hagiqatni o‘zgarmas, universal va inson tafakkuridan mustaqil
mavjud deb bilishadi. Masalan, Platon o‘zining “g‘oyalar olami” nazariyasida sezgi bilan idrok
gilinadigan dunyoni soxta ko‘rinish deb ataydi, haqiqiy bilim esa fagat aqliy idrok orqali
anglanadi [2]. Dekart esa “Men o‘ylayman, demak mavjudman” degan aksiomatik haqiqatdan
kelib chiqib, bilimning mutlaq poydevorini izlaydi [1]. Gegel haqgiqatni tarixiy taraqqiyotda
mutlaq ruhning o‘zini anglash jarayoni sifatida talgin qiladi — ya’ni haqiqat vaqt va tafakkur
orqali ochiladi, lekin mohiyatan o‘zgarmasdir [3].

Relativizm esa haqgiqatni subyektiv, kontekstga bog'liq va o‘zgaruvchan deb
tushuntiradi. Protagorning mashhur “Inson barcha narsalarning o‘lchovidir” degan gapi
hagiqatning shaxsiy tajriba bilan bog‘ligligini ko‘rsatadi [5]. Nitshe esa “Hech ganday fakt yo‘q,
faqat talginlar bor” degan fikri bilan mutlaq bilimni inkor qiladi va haqiqatni kuch, madaniyat
va ijtimoiy kontekst bilan bog‘laydi [6]. Zamonaviy postmodernist Lyotard esa “katta
hagiqatlar”’ga ishonch yo‘qolganini ta’kidlab, ko‘p talginlilikni hagiqatning zamonaviy shakli
deb ko‘rsatadi [4].

Bu ikki yondashuv o‘rtasidagi bahs — haqiqatni qanday anglash, kim belgilaydi, va u
ganday sharoitda o‘zgaradi degan savollarga javob izlashda markaziy o'rin tutadi. Maqolaning
keyingi bo‘limlarida biz bu bahsni din, ilm-fan va zamonaviy jamiyat kontekstida tahlil qilamiz.

2. Diniy tafovutlarda haqiqat

Falsafiy hagigat bahsidan fargli ravishda, diniy yondashuvlar hagiqatni ko‘proq vahiy,
ilohiy bilim va ma’naviy idrok asosida tushuntiradi. Har bir din o‘z hagiqat modelini taklif
giladi, ammo bu model ichida ham mutlaq va nisbiy elementlar mavjud.

Islomda “Haqq” — Allohning sifatlaridan biri bo‘lib, mutlaq hagigatni anglatadi. Qur’oni
karimda hagiqat ilohiy manba sifatida ko‘rsatiladi, inson esa uni to‘liq idrok etishda
chegaralidir [7]. Ash’ariy va Moturudiy aqidaviy maktablar haqiqatni vahiy orqali anglash
mumkinligini ta’kidlaydi, ammo inson tafakkuri bu hagigatni to‘liqg gamrab ololmaydi [8]. Shu
bois, mutlaq haqiqat mavjud, lekin uni anglashda nisbiy tafsirlar paydo bo‘ladi.

Xristianlikda hagiqat shaxs orqali namoyon bo‘ladi: Injilda Iso Masih “Men — yo'l,
haqgiqat va hayotman” deydi [9]. Bu yondashuvda haqiqat ilohiy shaxsda mujassam, ammo uni
anglash va talqgin qilish turli konfessiyalarda farqlanadi. Katolik, pravoslav va protestant
talqinlar haqiqatni turlicha izohlaydi — bu esa nisbiylik elementlarini keltirib chiqaradi.

Buddaviylik haqiqatni tajriba va ruhiy anglash orqali tushuntiradi. To‘rt oliy haqigat —
hayot azobdan iborat, azobning sababi bor, undan qutulish mumkin, va qutulish yo‘li mavjud
— bu hagqiqatlar shaxsiy ruhiy tajriba orqali anglanadi [10]. Bu yondashuvda haqiqat nisbiy,
dinamik va ichki idrokka bog'lig.

ISSN: 3030-3397 www.in-academy.uz




CENTRAL ASIAN JOURNAL OF ACADEMIC

Hinduizmda “Brahman” — mutlaq haqiqat sifatida ko‘rsatiladi. Vedanta falsafasi bu

hagiqatni anglashni maqgsad deb biladi, ammo yo‘llar — yoga, bhakti, jnana — turlicha bo‘lgani
uchun haqiqatga yetishish nisbiy yo‘llar orqali amalga oshadi [11].

Shunday qilib, diniy yondashuvlarda mutlaq haqiqat mavjud deb e’tirof etiladi, ammo
insoniy tafsirlar va mazhabiy farqlar sababli relativistik elementlar ham paydo bo‘ladi. Bu
esa diniy haqiqatni ham bir vaqtning o‘zida ilohiy va insoniy, mutlaq va nisbiy deb ko‘rishga
imkonini beradi.

3. Ilm-fan va haqiqat dinamikasi

Falsafa va din haqiqatni anglashda ko‘proq nazariy va ruhiy yondashuvlarga tayanadi.
[Im-fan esa haqiqatni tajriba, kuzatuv va dalil asosida izlaydi. Shu bois, ilmiy haqiqat doimiy
ravishda o‘zgaradi, yangilanadi va tekshiruvga ochiq bo‘ladi. Bu yondashuv hagigatni mutlaq
emas, balki dinamik jarayon sifatida ko‘rsatadi.

Masalan, Nyuton mexanikasi uzoq vaqt davomida “mutlaq ilmiy haqiqat” sifatida qabul
qilingan. Biroq A. Eynshteyn nisbiylik nazariyasi orqali bu tushunchani kengaytirdi: vaqt va
makon mutlag emas, balki kuzatuvchiga bog'liq [12]. Keyinchalik kvant fizikasida esa
haqgiqatning o‘zi kuzatuvchi ishtirokiga bog‘liq ekani isbotlandi — ya’ni natija o‘lchov usuliga
qarab o‘zgaradi [13].

Tibbiyot sohasida ham ilgari mutlag deb hisoblangan qarashlar bugun inkor
gilinmoqda. Masalan, avvallari neyronlar qayta tiklanmaydi degan fikr ustun bo‘lgan, hozir esa
neyroplastiklik nazariyasi bu fikrni rad etadi: miya o‘zini tiklay oladi, yangi neyron aloqalar
hosil bo‘ladi [14]. Bu esa ilmiy hagigatning vaqtga, metodga va texnologiyaga bog‘ligligini
ko‘rsatadi.

Shuningdek, ilmiy haqgigat ko‘pincha ijtimoiy kontekst bilan ham bog‘liq bo‘ladi.
Pandemiya davrida JSST tomonidan berilgan tavsiyalar turli mamlakatlarda turlicha talqin
qilindi — ba’zilar uni mutlaq hagiqat deb gabul qildi, boshqalar esa siyosiy manfaatlar bilan
bog‘ladi [17]. Bu holat ilmiy haqiqatning ham nisbiy qabul gilinishiga misol bo‘la oladi.

Demak, ilm-fan haqiqatni qat’ly dogma sifatida emas, balki dalil asosida shakllanadigan,
doimiy yangilanadigan bilim sifatida ko‘rsatadi. Bu yondashuv relativizm va absolyutizm
o‘rtasidagi bahsni yanada chuqurroq anglashga yordam beradi: ilmiy tafakkur haqiqatni
mutlaq emas, balki dalil darajasida qabul giladi.

4. Xalqgaro tashkilotlar pozitsiyasi

Zamonaviy global jamiyatda haqiqatni shakllantirishda xalqaro tashkilotlarning roli
tobora kuchayib bormoqda. Ular nafaqgat ilmiy va huquqiy mezonlarni belgilaydi, balki
haqgiqatning ganday talqin qilinishiga ham bevosita ta’sir ko‘rsatadi. Bu esa hagiqatning mutlaq
yoki nisbiy gabul qilinishiga oid bahsni yangi bosqichga olib chiqadi.

Masalan, Birlashgan Millatlar Tashkiloti (BMT) inson huquqlarini umuminsoniy
qadriyat sifatida ilgari suradi. “Har bir inson erkin, teng va qadrli tug‘iladi” degan tamoyil
mutlaq haqiqat sifatida taqdim etiladi [15]. Biroq bu huqugqlarni turli madaniyatlar, siyosiy
tizimlar va diniy an’analar turlicha talgin qilishi mumkin — bu esa nisbiylik elementlarini
yuzaga keltiradi.

UNESCO esa madaniy xilma-xillikni himoya qiladi. Unga ko‘ra, har bir xalqg, har bir
jamiyat o‘z haqgiqat modeliga ega bo‘lishi mumkin. Bu yondashuv relativizm tamoyillariga

yaqin: hagiqat yagona emas, balki ko‘p talqinli va kontekstga bog‘liq [16].

ISSN: 3030-3397 www.in-academy.uz




CENTRAL ASIAN JOURNAL OF ACADEMIC

JSST (Jahon sogligni saqlash tashkiloti) ilmiy dalillarga asoslangan haqiqatni ilgari
suradi. Pandemiya davrida JSST tomonidan berilgan tavsiyalar ko‘plab mamlakatlarda turlicha
qabul qilindi: ayrimlar uni mutlaq haqiqat deb gabul qildi, boshqalar esa siyosiy manfaatlar
yoki mahalliy kontekstga asoslanib inkor etdi [17]. Bu holat ilmiy hagigatning ham ijtimoiy va
siyosiy omillarga bog‘ligligini ko‘rsatadi.

Demak, xalqaro tashkilotlar haqiqatni belgilashda muhim rol o‘ynaydi, ammo ularning
pozitsiyasi ham mutlaq emas. Ular ko‘pincha umumiy gadriyatlar va ilmiy mezonlar asosida
hagiqatni shakllantiradi, lekin bu haqgiqat jamiyatlar tomonidan turlicha talqin qgilinadi. Bu esa
relativizm va absolyutizm o‘rtasidagi bahsni global darajada davom ettiradi.

5. Zamonaviy jamiyat va post-haqiqat davri

Bugungi kunda insoniyat “post-haqiqat” deb ataluvchi murakkab bosqichga kirib kelgan.
Bu davrda haqigatga bo‘lgan munosabat o‘zgargan: odamlar ko‘pincha ilmiy dalillarga yoki
diniy haqiqatlarga emas, balki shaxsiy his-tuyg‘ular, siyosiy manfaatlar va ijtimoiy
tendensiyalarga asoslanadi. Bu esa haqgigatning mohiyatiga oid savollarni yanada
keskinlashtiradi [18].

Axborot texnologiyalari, ijtimoiy tarmoglar va ommaviy kommunikatsiya vositalari
hagiqatni shakllantirishda kuchli rol o‘ynayapti. Har bir inson o‘ziga qulay bo‘lgan talginni
tanlaydi, hagiqat esa ko‘p hollarda “yoqimli” yoki “mos” bo‘lgan fikrlar bilan almashtiriladi. Bu
holat relativizmning haddan tashqgari kuchayishiga olib keladi: haqigat endi dalilga emas,
kayfiyatga bog‘liq bo‘lib qoladi [18].

Pandemiya davrida bu jarayon yaqqol namoyon bo‘ldi. Ilmiy tavsiyalar, statistik
ma’lumotlar va sog‘ligni saqlash protokollari ko‘plab jamiyatlarda turlicha talgin qilindi.
Ba'zilar ularni mutlaq hagiqat deb gabul qildi, boshqalar esa shubha bilan qaradi [17]. Bu esa
hagigatning siyosiy, madaniy va psixologik kontekstga bog‘ligligini ko ‘rsatadi.

Post-haqiqat davri bizni quyidagi savollar bilan yuzlashtiradi:

e Mutlaq hagigat bormi yoki hamma narsa fagat talqinmi?

e Global gadriyatlar va mahalliy e’tigodlar o‘rtasida ganday muvozanat bo‘lishi kerak?

e Insoniyat yagona haqiqatga intiladimi yoki turfa hagiqatlarda yashashni davom
ettiradimi?

Bu savollar relativizm va absolyutizm o‘rtasidagi bahsni fagat nazariy emas, balki amaliy
va axloqiy darajada ham dolzarb qiladi. Chunki hagiqatga bo‘lgan munosabat jamiyatning
axloqiy mezonlarini, siyosiy barqarorligini va ilmiy taraqqiyotini belgilaydi.

Demak, post-hagiqat davrida biz hagiqatni nafaqat izlash, balki uni himoya qilish,
tanqidiy tafakkur bilan sinab ko‘rish va muloqot orqali shakllantirish mas’uliyatiga egamiz.

Xulosa: Relativizm va absolyutizm o‘rtasidagi bahsni yakunlashda eng asosiy xulosamiz
shuki, haqiqat na faqat nazariy kategoriya, balki ijtimoiy-amaliy instrumentdir. Mutlaq
yondashuv universal me'yorlar va axloqiy poydevorlarni ta'minlaydi, nisbiy yondashuv esa
bilim va gadriyatlarning kontekstual xilma-xilligini tan olib, moslashuvchanlik va kritik

tafakkurni rag‘batlantiradi. Ikkalasini alohida emas, balki sintezda tushunish — zamonaviy
ilmiy va ijtimoiy muammolarni samarali hal gilishning eng maqgbul strategiyasidir.

[lmiy tajriba va empirik tekshiruvlar orqali shakllangan haqiqat vaqt-vaqti bilan
yangilanishi kerak; diniy va madaniy manbalar esa ma’naviy barqarorlik va umumiy axloqiy
me’yorlarni saqlashga xizmat qiladi. Post-haqiqat davrida haqgiqatni himoya qilishning asosiy
vositasi — tanqidiy tafakkur, shaffof ilmiy kommunikatsiya va pluralizmni muvofiglashtiruvchi

ISSN: 3030-3397 www.in-academy.uz




CENTRAL ASIAN JOURNAL OF ACADEMIC

institutlardir. Agar bu vositalar zaiflashsa, haqiqatning ijtimoiy qabul qilinishi
manipulyatsiyaga va fragmentatsiyaga uchraydi.

Amaliy natija:

e Ta’lim tizimi tanqidiy tafakkur va ilmiy metodologiyani kuchaytirishi kerak.

e Ilmiy kommunikatsiya shaffofligi va mas’uliyatini ta’minlash uchun institutlar
mustahkamlanishi lozim.

e Diniy va madaniy liderlar ham umumiy qadriyatlarga asoslangan muloqot
platformalarini yaratishga intilishi zarur.

Yakunda, haqiqat izlanishi — bu dogmatik o‘rnatish emas, balki doimiy sinov, dialog va
gayta talgin jarayonidir. Shu jarayonda relativizm va absolyutizm bir-birini tor-mor qilish
0‘rniga, bir-birini to‘ldirib, insoniyatni yanada barqaror, adolatli va ilmiy asoslangan garorlarga
yetaklaydi.

Descartes, R. (1996). Meditations on First Philosophy. Cambridge University Press.
Plato. (2008). The Republic. Oxford University Press.

Hegel, G. W. F. (1977). The Phenomenology of Spirit. Oxford University Press.

Lyotard, J.-F. (1984). The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. University of
Minnesota Press.

5. Protagoras. (2018). Fragments. Loeb Classical Library.

6. Nietzsche, F. (1990). Beyond Good and Evil. Penguin Classics.

7. Alouddin Mansur (Tarjimon). (2001). Qur'oni Karim (O‘zbek tarjimasi). Toshkent:
Tazkirachi.

8. Ash‘ariy, A. (1999). Al-Ibanah. Dar al-Kutub al-Ilmiyya.

9. Biblica. (2011). The Holy Bible: New International Version.

10.  Rahula, W. (1974). What the Buddha Taught. Grove Press.

11.  Radhakrishnan, S. (1994). The Principal Upanishads. HarperCollins.

12.  Einstein, A. (2001). Relativity: The Special and the General Theory. Routledge.

13.  Heisenberg, W. (2007). Physics and Philosophy: The Revolution in Modern Science.
Harper Perennial.

14.  Doidge, N. (2007). The Brain That Changes Itself. Viking.

15.  United Nations. (1948). Universal Declaration of Human Rights.

16. UNESCO. (2005). Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of
Cultural Expressions.

17. World Health Organization. (2020). COVID-19 Strategic Preparedness and Response
Plan.

18.  Keyes, R. (2004). The Post-Truth Era: Dishonesty and Deception in Contemporary Life.
St. Martin’s Press.

B W N e

ISSN: 3030-3397 www.in-academy.uz




