v/ 4

Nargiza Aminova

XX asr oxiri — XXI asr boshlarida din yana siyosiy kun tartibida muhim o‘rin egallay
boshladi. To‘liq sekulyarizatsiya kutilganiga garamay, diniy g‘oyalar, institutlar va diniy
yetakchilar ichki va tashqi siyosatga, ijtimoiy ziddiyatlarga hamda identiklik jarayonlariga ta’sir
ko‘rsatishda davom etmoqda[1,4]. Bu «dinning qaytishi» dunyoviy tamoyillardan voz kechish
emas, balki din, davlat va xalgaro munosabatlar o‘rtasidagi o‘zaro aloqalarning yanada
murakkablashuvi orqali namoyon bo‘lmoqda|[2].

Bu jarayon fonida diniy diplomatiyaning yangi shakllari paydo bo‘lmoqda. Diniy faollar
muloqot, tinchlikni ta’'minlash va gumanitar hamkorlikning faol ishtirokchisiga aylanmoqda.
An’anaviy diplomatik mexanizmlar yetarli bo‘lmagan holatlarda din tobora ko‘proq ishonch
manbai va «yumshoq kuch» vositasi sifatida qo‘llanilmoqda[2]. Aynigsa Dinning siyosatga
«qaytishi» shuni anglatadiki, uzoq vaqt davomida sekulyarizatsiya tufayli ahamiyatsiz deb
hisoblangan diniy institutlar, dindorlar va ularning g‘oyalari yana jamoat hayoti va siyosiy
qarorlarga ta’sir ko‘rsata boshladi. XIX-XX asrlarda modernizatsiya dinni asta-sekin
zaiflashtirib, uni shaxsiy soha bilan cheklaydi, degan garash ustun edi. Biroq XX asr oxiri — XXI
asr boshidagi vogealar bu tasavvur haddan tashqgari soddalashtirilganini ko‘rsatdi.

Dinning gaytishi bir-biri bilan bog‘liq bir nechta jihatlarda namoyon bo‘ladi. Birinchidan,
din yana siyosiy hayotda faol ishtirok etmoqda, diniy harakatlar, tashkilotlar va hatto xalqaro
tarmoglar shakllanmoqda. Ikkinchidan, diniy mansublik globallashuv, migratsiya va madaniy
xilma-xillik sharoitida odamlarni birlashtirish va ularni siyosiy harakatlarga safarbar etishning
muhim omiliga aylanmoqda. Uchinchidan, diniy g‘oyalar va gadriyatlar bioetika, inson
huqugqlari, ijtimoiy siyosat, xalgaro munosabatlar va xavfsizlik masalalariga oid ommaviy
munozaralarda tobora ko‘proq muhokama gilinmoqda.

«Dinning qaytishi» tushunchasi shuni anglatadiki, uzoq davom etgan sekulyarizatsiya
davriga qaramay, din yana ijtimoiy va siyosiy hayotda faol rol o‘ynay boshladi, qadriyatlar va
o'ziga xoslik shakllantirmoqda hamda siyosiy jarayonlarga ta’sir ko‘rsatmoqda. Bu g‘oya Charlz
Teylor, Piter Berger, Edvard Shils, Robert Bellah kabi faylasuf va sotsiologlarning asarlarida
yoritilgan. Amerikalik din sotsiologi Piter Berger o‘zining «Muqaddas soyabon» (The Sacred
Canopy) asarida zamonaviy dunyoni «dinlar polifoniyasi» sifatida ta’riflaydi, ya'ni turli
konfessiyalar jamiyat va davlat bilan faol o‘zaro alogada bo‘lgan makon sifatida ko‘rsatadi. U
dinning ommaviy maydonga qaytayotgani haqidagi g‘oyani ilgari suradi. Shu tariqa, klassik
sekulyarizatsiya nazariyasida bashorat qilinganidek din yo‘qolib ketmaydi, balki aksincha, 0z
ta’sirini kuchaytiradi.

Stiven Bryus — britaniyalik din sotsiologi va sekulyarizatsiya bo‘yicha yetakchi
olimlardan biridir. Uning mashhur “Xudo o‘ldi: G‘arbda sekulyarizatsiya” (God Is Dead:
Secularization in the West) kitobida u modernizatsiya, individualizm va madaniy xilma-
xillikning g'arb jamiyatlaridagi diniy hayotga qanday ta’sir qilishi tahlil qilinadi[3]. Bryus
klassik sekulyarizatsiya nazariyasini himoya qiladi, uning tanqidchilariga javob beradi va
dinning ijtimoiy va siyosiy ta’sirining uzoq muddatli kamayishiga oid dalillarni keltiradi[3].




v/ 4

Biroq zamonaviy jamiyatda «dinning qaytishi» faqatgina diniy faollikning oshishi bilan
izohlanmaydi. Din yana jamoat hayotining muhim qismiga aylanmoqda. Diniy bilimlar,
amaliyotlar va qadriyatlar ma’no va ijtimoiy harakatlarni shakllantiradi. Bu shuni ko‘rsatadiki,
din va siyosatni qat’iy ajratish bo‘yicha klassik model endi haqiqatni aks ettirmaydi va davlat,
jamiyat hamda diniy jamoalar o‘rtasida yangi, postsekulyar muloqot shakllariga yo‘l ochadi.
Boshqgacha aytganda, bu sekulyarlikdan voz kechish emas, balki din va siyosat o‘rtasidagi
munosabatlarni yanada moslashuvchan, murakkab va dialogga asoslangan shaklga
o‘tkazishdir. Postsekulyarlik dinning ommaviy maydonga qaytishini, zamonaviy ijtimoiy va
siyosiy sharoitlarga moslashishini va turli dunyoqarashlarning birgalikda mavjudligini aks
ettiradi. Ushbu jarayonlarni tushunish XXI asrda diniy va davlat munosabatlarini tahlil qilish va
global hamda milliy miqyosda diniy va dunyoviy sohalar o‘rtasidagi kelajakdagi o‘zaro
ta’sirlarni prognoz qilish uchun muhimdir.

XX asr oxiri va XXI asr boshlarida din siyosiy kun tartibida yana muhim rol o‘ynay
boshladi. Sekulyarizatsiya kutilganiga garamay, diniy institutlar, g‘oyalar va yetakchilar jamiyat
va siyosatga ta’sir ko‘rsatishda davom etmoqda. Bu jarayon «dinning qaytishi» deb ataladi va u
dunyoviy tamoyillardan voz kechish emas, balki din, davlat va jamiyat o‘rtasidagi
munosabatlarning yanada murakkablashuvi orqali namoyon bo‘ladi.

Shu bilan birga, diniy diplomatiyaning yangi shakllari paydo bo‘lmoqda. Diniy faollar
tinchlikni ta’'minlash, mulogot va gumanitar hamkorlikda faol ishtirok etmoqda[4]. Din endi
nafaqat shaxsiy e’tiqod, balki jamiyatda ishonch manbai va «yumshoq kuch» vositasi sifatida
ishlatilmoqda. Postsekulyar jamiyat din va siyosat o‘rtasidagi munosabatlarni yanada
moslashuvchan, murakkab va dialogga asoslangan shaklga olib keladi, turli
dunyoqarashlarning birgalikda mavjudligini ta'minlaydi.

Xulosa qilib aytganda, XXI asrda din siyosiy va ijtimoiy hayotda yana muhim rol o‘ynaydi,
va uni tushunish davlat-din munosabatlarini tahlil qilish va kelajakdagi o‘zaro ta’sirlarni
prognoz qilish uchun zarurdir.

1.  Berger, P. L. (1967) The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion.
Garden City, NY: Doubleday. Mavjud: https://archive.org/details/sacredcanopyelem00berg
(murojaat qilingan sana: 15.12.2025).

2. Berger, P. L. (1999) The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World
Politics. =~ Washington, DC: W.B. Eerdmans  Publishing  Company. Mavjud
https://www.eerdmans.com/Products/0566/the-desecularization-of-the-world.aspx
(murojaat qilingan sana: 15.12.2025).

3.  Bruce, S. (2002) God Is Dead: Secularization in the West. Oxford: Blackwell Publishing.

4.  Mavjud: https://onlinelibrary.wiley.com/doi/book/10.1002/9780470774327
(murojaat qilingan sana: 15.12.2025).

5. Taylor, C. (2007) A Secular Age. Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University
Press.

6. Mavjud: https://www.hup.harvard.edu/books/9780674986916 (murojaat qilingan
sana: 17.12.2025).



https://archive.org/details/sacredcanopyelem00berg
https://www.eerdmans.com/Products/0566/the-desecularization-of-the-world.aspx
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/book/10.1002/9780470774327
https://www.hup.harvard.edu/books/9780674986916

