INNOVATIVE «Zamonaviy dunyoda ilm-fan va texnologiya» nomli
ACADSNMY ilmiy-amaliy konferensiya

NAQSHBANDIYA TARIQATI HAQIDAGI DASTLABGI QARASHLAR
Nurillayeva Munisa Madiyor qizi
BUXORO PEDAGOGIKA INSTITUTI
O‘zbek tili va adabiyoti yo‘nalishi magistranti
https://doi.org/10.5281/zenodo.18277114
Annonatsiya. Ushbu maqolada buyuk o‘zbek shoiri va mutafakkiri Alisher Navoiy ijodida

Nagshbandiya tarigatining o‘rni, Bahoutdin Naqshband siymosining badiiy va falsafiy talqini
tahlil gilinadi. Shoirning "Hayratul-abror", "Nasoimul-muhabbat" va "Lisonut-tayr" asarlarida
tarigat asoslarining yoritilishi, xususan, "safar dar vatan" va "nazar bar qadam" kabi
tushunchalarning inson kamolotidagi ahamiyati yoritilgan. Shuningdek, Nagshbandiya
tariqatining mohiyati va uning XV asr ijtimoiy-ma’naviy hayotidagi roli hagida ma’lumotlar
berilgan.

Kalit so‘zlar: Nagshbandiya, Alisher Navoiy, Bahoutdin Nagshband, tasavvuf, "Hayratul-
abror", piri komil, xafiy zikr, ma'naviy kamolot, "Xojagon".

KIRISH

Tasavvuf olamidagi eng keng tarqalgan va inson axloqini yuksaltirishga xizmat qilgan
ogimlardan biri — Nagshbandiya tariqatidir. Bu tariqat XIV asrda Bahoutdin Nagshband
(1318-1389) tomonidan shakllantirilgan bo‘lsa-da, uning ildizlari Yusuf Hamadoniy va
Abduxoliq G‘ijduvoniy asos solgan "Xojagon" yo‘liga borib taqaladi.

Nagshbandiya boshqa tariqatlardan o‘zining mo‘tadilligi bilan ajralib turadi. Uning bosh
shiori: "Dast ba koru, dil ba Yor" (Qo‘ling mehnatda, ko‘ngling Allohda bo‘lsin). Bu tariqgat
tarkidunyochilikni (dunyodan butkul uzilishni) inkor etadi va insonni jamiyat ichida yashab,
halol mehnat qilib, qalban Alloh bilan birga bo‘lishga chorlaydi. Aynan mana shu g‘oya Alisher
Navoiy dunyoqgarashining shakllanishida asosiy poydevor bo‘lgan.

Asosiy qism

Bahouddin Nagshband Siymosi va "Hayratul-abror" Tahlili

Alisher Navoiy o‘zining "Xamsa" asarini boshlar ekan, uning mugaddima boblarida
o‘zining ma’naviy ustozlariga yuksak ehtirom ko‘rsatadi. Shoir nazdida Bahoutdin Naqshband
— shunchaki tariqat piri emas, balki inson ko‘nglidagi ilohiy nagshlarni tiklovchi buyuk
muhandisdir.

Dostondagi maxsus madhiya 45 baytdan iborat bo‘lib, Navoiy unda o‘ziga xos san’at
qo‘llaydi: dastlabki 15 baytning har birida "naqsh" so‘zi yoki shu o‘zakdan yasalgan so‘zlar jami
31 o‘rinda ishlatiladi. Bu takrorlar orqali shoir tasavvufdagi "Zikri xafiy" (pinhona zikr)
mohiyatini ochib beradi. Insonning ko‘ngli — ilohiy ganjina (xazina) bo‘lsa, Nagshband shu
xazinaning qo‘riqchisidir.

Navoiy ta'kidlashicha, Bahoutdin Nagshband va uning tarigati dunyo va din ishlarini aslo
bir-biridan ayirmaydi. Shoir Bahoutdin Nagshband, Xoja Ahror Valiy va o'z shaxsi o‘rtasidagi
ma’'naviy o‘xshashlikni, bir butunlikni his etadi. Bu uch buyuk zot "fano" maqomiga erishgan,
ya'ni o‘zligidan kechib, butun borlig‘ini Haq va xalq xizmatiga baxshida etgan piri komillardir.

"Nasoimul-muhabbat" va Manoqiblar Haqgiqati

Navoiy 0‘zining "Nasoimul-muhabbat" (Muhabbat shabadalari) asarida avliyolar hayotini
yoritishda ko‘proq tarixiy va manoqibiy (ibratli hikoyalar) manbalarga tayanadi. Shoir bu
asarda Bahoutdin Nagshband va uning tariqati haqida maxsus ma’lumotlar beradi.




INNOVATIVE «Zamonaviy dunyoda ilm-fan va texnologiya» nomli
ACADSNMY ilmiy-amaliy konferensiya

Navoiy ta’kidlaganidek, bu matnlar aslida Bahoutdin Nagshband haqidagi qadimiy
manogiblar (masalan, "Anisut-tolibin") asosida tuzilgan bo‘lib, shoir ularni 0z davrining tili va
ijtimoiy ehtiyojlariga moslab qayta ishlagan. Bu asarda Bahoutdin Nagshbandning oddiy hayoti,
dehqonchilik bilan shug‘ullangani va hech qachon birovning haqiga ko‘z tikmagani kabi insoniy
fazilatlari birinchi o‘ringa chiqadi.

Tariqat qoidalari: "Safar dar vatan" va "Nazar bar gadam"

Alisher Navoiy asarlarida Nagshbandiyaning eng muhim 11 ta tamoyili (rashhalar) badiiy
obrazlar orqali talqgin etiladi. Ayniqsa, ikki tushuncha shoir ijodida alohida ahamiyatga ega:

"Safar dar vatan" (Vatan ichida safar): Navoiy asarlarida "safar" va "vatan" kalim alari
ham hayotiy, ham tasavvufiy ma'noda qo‘llanadi. Tasavvufiy ma’noda bu — insonning o‘z
nafsidan (moddiy dunyodan) o‘z ruhiga (ma’naviy vatanga) tomon qiladigan ichki safaridir.
"Lisonut-tayr" dostoni mohiyatan mana shu safarning badiiy bayonidir. "Nazar bar gadam"
(Qadamga nazar solish): Bu talab Nagshbandiyada solikning ko‘zi doimo o‘z qadamida
bo‘lishini, ya'ni atrofga, dunyo ziynatlariga chalg‘imay, fagat o‘z maqsadiga (Haqqa) intilishini
anglatadi. Navoiy bu qoidani keng sharhlamagan bo‘lsa-da, uning tariqatga kirgan soliklar
oldiga qo‘yilgan har bir talabi mohiyatan mana shu masalaga borib taqaladi: har bir bosilgan
gadam — Alloh roziligi uchun bo‘lmog‘i lozim.

Navoiy she’riyatida nagshbandiyona g‘oyalar

Navoiy nafaqat dostonlarida, balki o‘zining lirik merosida — g‘azal, qita va
tarje’bandlarida ham tariqat qoidalari va talablariga to‘xtalib o‘tadi. Shoirning g‘oyasiga ko‘ra,
tarigat — bu shunchaki kiyim kiyish yoki xonaqohda o‘tirish emas, balki qalbni poklashdir.

Ushbu tushunchalar "Lisonut-tayr" va "Xamsa" dostonlarida ko‘plab uchraydi. Navoiy bu
asarlarda shaxsni ma’naviy tarbiyalash orqali jamiyatni isloh qgilish mumkinligini isbotlashga
harakat giladi. Uning uchun Bahoutdin Nagshband — eng oliy insoniy namunadir.

XULOSA

Xulosa qilib aytganda, Alisher Navoiy ijodi — Nagshbandiya tariqatining badiiy
ensiklopediyasidir. Shoir ushbu ta’limot orqali insonning ichki dunyosini boyitish, uni halol
mehnatga o‘rgatish va jamiyatning foydali a’zosiga aylantirishni maqgsad qilgan. Bahoutdin
Nagshband shaxsi va uning "Dast ba koru, dil ba Yor" g‘oyasi Navoiy asarlarining bosh g‘oyasini
belgilaydi. Navoiy merosini o‘rganish, pirovardida, insonni o‘zini anglashga va ma’naviy
komillikka yetaklaydi.

Adabiyotlar, References, J/ilutepatypsbi:
Alisher Navoiy. Mukammal asarlar to‘plami. 20 jildlik. T.: Fan, 1987-2002.

Bahouddin Nagshband. Manba va tadqgiqotlar. T.: Toshkent Islom Universiteti, 2012.
Haqqulov, I. Navoiy va tasavvuf. T.: Fan, 1995.

Komilov, N. Tasavvuf. T.: Movarounnahr - O‘zbekiston, 2009.

Navoiy, A. Hayratul-abror. G‘afur G'ulom nomidagi nashriyot, 2006.
Sultonov, X. Navoiyning ma’naviy olami. T.: Adabiyot va san’at, 1996.

A o




