INNOVATIVE «Zamonaviy dunyoda pedagogika va psixologiya» nomli
ACADSNY ilmiy, masofaviy, onlayn konferensiya

SUFI ANTROPOLOGIYASI VA ZAMONAVIY PEDAGOGIK HUMANIZM: UMUMIY
METODOLOGIK ASOSLAR.

Xoshimov Nuriddin Mamadaliyevich
tadqiqotchi
https://doi.org/10.5281/zenodo.17512616
Annotatsiya. Ushbu tezisda sufi tafakkurida shakllangan inson haqidagi tasavvurlar - ya’ni

insonning ilohiy manbadan kelib chiqqanligi, uning ruhiy-poklanish imkoniyati cheklanmaganligi,
qalb markaziy aksiologik mezon sifatida talqin etilishi va inson kamolotining ijtimoiy xizmat bilan
yakun topishi - zamonaviy pedagogik humanizm konsepsiyalari bilan giyosiy tahlil qilinadi. Sufi
antropologiyasi insonni “ichki imkoniyatlari uyg‘otilishi kerak bo‘lgan mavjudot” sifatida ko‘rsa,
humanistik pedagogika ham shaxsni o‘zini ro‘yobga chigarish salohiyatiga ega bo‘lgan, erkinlik,
hurmat va dialog orqali kamol topadigan subyekt sifatida talqin etadi. Tadqiqotda matnshunoslik,
aksiologik tahlil va konseptual rekonstruksiya metodlari asosida ikki an’ananing ontologik (inson
tabiati haqidagi), gnoseologik (bilish usullari haqidagi) va aksiologik (qadriyatlar iyerarxiyasi
haqgidagi) umumiyliklari yoritiladi. Xulosada sufi antropologiyasining zamonaviy ta’limni
insonparvarlashtirish, dars muhitida hurmat va xizmat tamoyillarini kuchaytirish hamda
o‘gituvchining yo‘lboshlovchi rolini asoslashdagi metodologik salohiyati ko‘rsatib beriladi.

Kalit so‘zlar: sufi antropologiyasi, pedagogik humanizm, komil inson, shaxsga
yo‘naltirilganlik, ruhiy-poklanish, dialog, insonparvar ta’lim.

Pedagogika nazariyasida so‘nggi o‘n yilliklarda “insonparvarlashtirish”, “shaxsga
yo‘naltirilganlik”, “dialogik ta’lim” va “o‘zini ro‘yobga chiqarish” kabi tushunchalar ta’limning
magqgsad va mazmunini gayta belgilab bera boshladi. Bu jarayonning g‘arbiy falsafiy ildizlari
Dewey, Rogers, Maslow, Freire kabi tadqiqotchilar asarlarida ko‘rinadi. Ular ta’limni buyrugbozlik
va ma’lumot to‘plashga yo‘naltirilgan tizimdan insonning ichki ehtiyojlari, tajribasi, qadriyatlari
va ijtimoiy mas’uliyatini rivojlantiruvchi tizimga aylantirishni taklif gildilar. Shu bilan birga, Sharq
ma’naviy tafakkurining muhim tarmog‘i bo‘lgan tasavvuf ham ta’lim va tarbiyaga aynan shunday
nuqtai nazardan qaraydi: insonni ilohiy manbaga bog‘langan, galbi bilan haqigatni his eta
oladigan, muhabbat va xizmat orqali 0‘zini topadigan mavjudot sifatida ko‘radi. Demak, sharqona
sufi antropologiyasi bilan g‘arbona pedagogik humanizm o‘rtasida tarixiy, madaniy va til
farqlariga qaramay, umumiy metodologik poydevor mavjud. Mazkur tadqiqot ana shu
umumiyliklarni tizimli ko‘rsatish orqali mahalliy ta’limni ma’naviy an’anaga tayangan holda
insonparvarlashtirish yo‘llarini aniqlashga qaratilgan.

Tadqiqot materiali sifatida tasavvufning klassik manbalari - al-G‘azzoliyning “Ihyo’ ulum ad-
din”, Qushayriyning “Risolasi”, Jaloliddin Rumiy “Masnaviy”si, Nagshbandiya ta’limotiga doir
risolalar va Markaziy Osiyo sufiylik merosi haqidagi tadqiqotlar tanlandi. Bular orqali sufi
antropologiyasining asosiy g‘oyalari - insonning ruhiy-fitraviy pokligi, nafsni tarbiya qilish
zarurati, muhabbat va xizmat orqali kamolga yetish, murshid-murid munosabatining tarbiyaviy
mohiyati - ajratib olindi. Boshqa tomondan, zamonaviy pedagogik humanizm bo‘yicha C.
Rogersning shaxsga yo‘naltirilgan ta’lim konsepsiyasi, A. Maslowning o‘zini aktualizatsiya qilish
nazariyasi, J. Deweyning tajribaga asoslangan demokrativ ta'lim haqidagi garashlari hamda
hozirgi ijtimoiy-emotsional ta’lim konsepsiyalari tahlil qilindi. Metod sifatida qiyosiy-tahliliy
yondashuv orqali ikki an’ananing “inson qanday mavjudot?”, “ta’lim nimaga xizmat qilishi kerak?”
va “o‘qituvchi kim?” kabi asosiy savollarga bergan javoblari giyoslandi. Aksiologik tahlil usuli
orqali qadriyatlar iyerarxiyasi aniglanib, pedagogik kontekstdagi talqini ko‘rsatildi. Konseptual




INNOVATIVE «Zamonaviy dunyoda pedagogika va psixologiya» nomli
ACADSNY ilmiy, masofaviy, onlayn konferensiya

rekonstruksiyada esa sufiylikdagi ruhiy kamolot modeli zamonaviy pedagogik terminlar orqali
qayta ifoda etildi.

Sufi antropologiyasi markazida “insonga xos bo‘lgan asl martaba” g‘oyasi turadi. Tasavvufda
inson “ahsani taqvim” darajasida yaratilgan, lekin bu martabaning dunyoda ro‘yobga chiqishi
nafsni tarbiya qilish, qalbni poklash, ruhiy hushyorlikni mustahkamlash va nihoyat boshqalarga
xizmatda bo'lish orqali sodir bo‘lishi ta’kidlanadi. Boshgacha aytganda, inson imkoniyat sifatida
komildir, ammo real hayotda komillikni bosqichma-bosqich qolga kiritadi. Gumanistik
pedagogika ham shaxsni aynan shunday baholaydi: har bir o‘quvchi oz-0‘zini rivojlantirishga
layoqatli, unga qulay psixologik muhit, hurmatli munosabat va erkin ifoda imkoniyati berilsa, u 0z
ichki resurslarini ishga sola oladi. Rogersning “shartsiz gabul qilish”, “empatik tinglash”,
“kongruentlik” tamoyillari murshid-murid munosabatida ko‘rinadigan mehribon, ammo
talabchan, insonni shaxs sifatida tan oluvchi ruhiy yo‘lboshlovchilik vazifasi bilan uyg‘unlashadi.
Demak, har ikkala an’ana ham insonni tayyor “to‘ldirilishi kerak bo‘lgan” idish sifatida emas, balki
ichidan o‘suvchi, ma’'no izlovchi, tajribasi orqali 0‘zini topuvchi mavjudot sifatida talqin etadi.

Sufi antropologiyasi inson tabiatini fagat agliy va biologik gatlamlar bilan cheklamaydi. U
insonni qalbga ega, qalb esa Haqgiqatni his etishga, go‘zallikni sevishga, yaxshilikni tanlashga qodir
markaz sifatida ko‘radi. Pedagogik humanizmda ham affektiv, ijtimoiy va emotsional sohalar bilim
olishdan kam bo‘lmagan darajada muhim deb garaladi. Shuning uchun ham zamonaviy ta’lim
o‘quv rejalariga ijtimoiy-emotsional o‘rganish, muloqot madaniyati, nizolarni tinch yo‘l bilan hal
qilish, o‘zini anglash modullarini kiritmoqda. Sufi merosida esa bu fazilatlar ma’naviy jihatdan
“hilm”, “sabr”, “rahm”, “adab” kabi kategoriyalar bilan ifodalanadi va ular faqat bilish emas, balki
yashash usuli sifatida talgin gilinadi. Shunday qilib, sufi antropologiyasi ta’limni insonning butun
mavjudotini rivojlantirishga xizmat qildirish g‘oyasini tarixan ancha oldin shakllantirgan.

Zamonaviy pedagogik humanizm ta’limni zo‘ravonliksiz, hurmatga asoslangan, o‘quvchi
tajribasini qadrlaydigan muloqot shakli sifatida ko‘radi. Tasavvufda ham suhbat, ya’ni ma’noli va
dilga yo‘naltirilgan muloqot asosiy tarbiyaviy vosita bo‘lgan. Murshid suhbat orgali muridning
ichki holatini uyg‘otgan, savollar orqali tafakkurini ochgan, unga buyruq bermasdan yo'l
ko‘rsatgan. Bugungi didaktikada “o‘gituvchi - fasilitator” roli aynan shuni anglatadi: o‘qituvchi
bilimni biryogqlama uzatuvchi emas, balki shaxsiy o‘sish uchun sharoit yaratadigan, o‘quvchi
savoliga jiddiy qaraydigan, uning hislarini haq deb tan oladigan shaxsdir. Bu o‘rinda metodologik
umumiylik yagqol: har ikkisi ham bilimdan avval munosabatni, buyrugdan avval hurmatni, tashqi
nazoratdan avval ichki mas’uliyatni qo‘yadi.

Sufi antropologiyasining yana bir muhim jihati - kamolotning ijtimoiy yo‘naltirilganligidir.
“Xalqqa xizmat Haqqa xizmat” degan qoida komillikni yakka tartibdagi ruhiy tajriba emas, balki
jamiyatga foyda beruvchi faoliyat bilan yakunlaydi. Humanistik pedagogikada ham o‘quvchining
ijtimoiy mas’uliyatini kuchaytirish, fugarolik kompetensiyalarini rivojlantirish, hamkorlik va
empatiyani tarbiyalash asosiy yo‘nalishlardan biri sanaladi. Demak, ta’limni insonparvarlashtirish
faqat o‘quvchini “baxtli” qilish emas, balki uni boshqalarning baxti uchun ham harakat giladigan
shaxsga aylantirishdir. Sufi paradigmasi aynan shu o‘tishni - ichki komillikdan tashqi xizmatga
o‘tishni - asoslaydi.

Metodologik jihatdan ikki an’anani bog‘lovchi omil - bu insonning cheksiz rivojlanishiga
bo‘lgan ishonchdir. Tasavvuf insonni “yo‘ldagi” mavjudot deb ta'riflaydi; humanistik pedagogika
ham shaxsni doimiy o‘sish, qayta qurish, refleksiya va tajriba orqali boyib boruvchi ochiq tizim
sifatida ko‘radi. Bu yondashuv ta’limni yopiq, faqgat natija bo‘yicha baholanadigan tizimdan ochig,




INNOVATIVE «Zamonaviy dunyoda pedagogika va psixologiya» nomli
ACADSNY ilmiy, masofaviy, onlayn konferensiya

jarayon va munosabatni qadrlaydigan tizimga aylantirishga ilmiy asos beradi. Shuningdek,
o‘gituvchining ham o‘rganishda davom etuvchi, refleksiv, o‘zini tarbiyalovchi shaxs sifatida
ko‘rilishi sufi an’anasidagi “pir ham tarbiyada davom etuvchi inson” g‘oyasi bilan bog‘lanadi.
O‘tkazilgan tahlil shuni ko‘rsatdiki, sufi antropologiyasi va zamonaviy pedagogik humanizm
insonni fagat bilish subyekti yoki ishlab chigarish resursi sifatida emas, balki ma’naviy, emotsional
vaijtimoiy jihatdan murakkab mavjudot sifatida talqin etishda yaginlashadi. Har ikkala yondashuv
shaxsning ichki imkoniyatlariga ishonish, ta’limni hurmat va dialogga tayash, o‘gituvchini
yo‘lboshlovchi va ruhiy qo‘llab-quvvatlovchi sifatida ko‘rish, ta’lim natijasini esa ijtimoiy
mas’uliyat va xizmatda namoyon bo‘lishi bilan o‘lchashni taklif etadi. Shuning uchun sufi
antropologiyasi mahalliy ta’lim tizimini insonparvarlashtirish, shaxsga yo‘naltirilganlikni milliy
ma’'naviy manbalar bilan mustahkamlash, o‘gituvchi va o‘quvchi munosabatini avtoritardan
hamkorlikka o‘tkazish uchun mustahkam metodologik asos bo‘la oladi. Bunday integratsiya diniy-
ma’'naviy majburiylik sifatida emas, balki milliy madaniyatga tayangan, ixtiyoriylik va hurmatga
asoslangan pedagogik paradigma sifatida talqin etilgandagina ta’lim muhitini boyitadi.

Adabiyotlar, References, /lutepaTtyphbi:
1. A6y Xomup an-Faszonuid. Uxé" ynym ag-auH. - Koxupa: Jlap an-¢ukp, 2004. - 4 T.
2. Kywmaiipuit A6y’l-Kocum. Pucosia at-tracaBByd. — belipyT: Jlap an-kyTy6 aa-uamus, 2002. -

432 c.

3. WasnonuaauH Pymuii. MacHaBuiiM MabHaBUul. - TexpoH: UHTHIIOPOT, 2003. - 756 6.
4. baxoyaaun Hakumb6aua,. Pucosanap. — TomkeHnT: @aH, 1993. - 186 6.

5.  Rogers C. On Becoming a Person. - Boston: Houghton Mifflin, 1961. - 420 p.

6. Maslow A. Motivation and Personality. - New York: Harper & Row, 1954. - 326 p.

7.  Dewey ]. Democracy and Education. - New York: Macmillan, 1916. - 434 p.

8. Elias M., Zins ]. Social and Emotional Learning. - Alexandria, VA: ASCD, 1997.- 179 p.
9.  Hasapos K. Muinit MabHaBUAT Ba Tap6us. — TomkeHT: YKuTyBuH, 2015. - 208 6.

10. HOnycosa M. TacaBBy¢ Ba Tap6us Macasanapu. — TomkeHT: MabHaBusaT, 2007. - 156 6.




